
BAB I  

PENDAHULUAN 
 

A. Latar Belakang Masalah  

 

Pendidikan akhlak ialah poin yang paling penting bagi seluruh 

proses pendidikan Islam, karena tujuan akhir pendidikan Islam bukan 

sekadar mencetak pribadi yang pandai secara keilmuan, akan tetapi juga 

membentuk pribadi yang berakhlak mulia. Nabi Muhammad SAW 

diutus ke muka bumi sebagi risalah dari Allah yang membawakan 

sebuah misi utama untuk menyempurnakan akhlak manusia1, 

sebagaimana sabda beliau,   

مَ مَکَارِمَ الِْخَْلََق  (رواه احمد) إنَِّمَا بعُِثتُْ لِِتُمَ ِ

 (Sesungguhnya aku diutus untuk menyempurnakan akhlak yang mulia) 

(HR. Ahmad).2 Pernyataan ini menunjukkan bahwa akhlak merupakan 

fondasi utama dalam membangun peradaban yang terdiri dari individu 

yang beriman dan beradab3. 

Pendidikan akhlak dalam realitas kehidupan modern mengalami 

tantangan yang cukup serius. Krisis moral, degradasi nilai, dan lemahnya 

keteladanan dikalangan generasi muda menjadi fenomena yang 

mengkhawatirkan4. Banyak lembaga lebih suka menekankan pelajaran 

teoritis daripada praktik nyata guru. Akibatnya, proses internalisasi nilai 

                                                 
1 Al-Syifā’ bi Ta‘rīf Ḥuqūq al-Muṣṭafā – Qāḍī ‘Iyāḍ 
2 Ahmad bin Hanbal, Musnad Ahmad (Beirut: Mu’assasah al-Risālah, 1995), Juz 2, hlm. 

381.  
3 M. Quraish Shihab, Wawasan Al-Qur’an: Tafsir Maudhu‘i atas Pelbagai Persoalan 

Umat, (Bandung: Mizan, 2007), hlm. 240.  
4 Azyumardi Azra, Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi Menuju Milenium Baru, 

(Jakarta: Logos Wacana Ilmu, 1999), hlm. 75.  



siswa menjadi kurang efektif. Selain itu, penerapan metode keteladanan 

(qudwah atau uswah) dalam kurikulum dan praktik pembelajaran belum 

sistematis seringkali bersifat insidental dan bergantung pada inisiatif 

individu. Kondisi ini diperparah oleh arus digital dan kelompok teman, 

yang membuat siswa lebih mudah terpapar perilaku negatif di luar 

sekolah, sehingga keteladanan di lingkungan formal harus disesuaikan 

dengan konteks modern. Selain itu, guru tidak memiliki kemampuan dan 

dukungan profesional yang diperlukan untuk menerapkan metode 

keteladanan ⁵ 

 Arus globalisasi dan digitalisasi menyebabkan pergeseran nilai, 

sehingga perilaku sosial tidak lagi berlandaskan pada akhlak Islami, 

melainkan pada pragmatisme dan individualisme5. Dalam konteks 

inilah, upaya menggali kembali sumber-sumber klasik Islam menjadi 

penting, terutama karya para ulama yang menyoroti dimensi akhlak Nabi 

sebagai teladan sempurna bagi umat manusia.  

Kemudian pada saat kita menghadapi tantangan eksistensial di 

era globalisasi dan revolusi industri, kemajuan teknologi yang cepat 

telah menyebabkan pertentangan moral akhlak dimana kemampuan ilmu 

pengetahuan dan kecerdasan intelektual tidak sebanding dengan kualitas 

etika dan spiritual manusia, krisis karakter sistematik terjadi si banyak 

negara, termasuk indonesia6.  

                                                 
5 Abdurrahman An-Nahlawi, Prinsip-prinsip dan Metode Pendidikan Islam dalam 

Keluarga, Sekolah, dan Masyarakat, (Jakarta: Gema Insani, 2004), hlm. 98.  
6 Thomas Lickona, Educating for Character: How Our Schools Can Teach Respect and 

Responsibility, (New York: Bantam Books, 1991), hlm. 23.  



Hal Ini ditunjukkan oleh dokotomi ilmu, yaitu perbedaan yang 

tajam antara ilmu agama dengan ilmu umum yang menghasilkan lulusan 

yang cerdas secara akademis tetapi tidak memiliki integritas moral dan 

spiritual, fenomena negative di lingkungan pendidikan, yaitu semakin 

banyaknya kasus perilaku menyimpang seperti perundungan (bullying), 

pelecehan intoleransi, dan rendahnya adab atau moral siswa terhadap 

orang tua dan guru, Hal ini menunjukkan bahwa sistem pendidikan gagal 

menanamkan prinsip moral akhlak.7 

 Salah satu masalah moral terbesar di era kontemporer ini adaah 

krisis figure keteladanan. Ditengah arus media sosial yang penuh dengan 

fitnah dan kesombongan di media sosial atau dunia maya, banyak 

generasi muda mengalami kesulitan menemukan panutan yang nyata 

yang dapat memberikan kehidupan yang seimbang antara dunia dan 

akhirat8,  

Tidak sedikit bagi kaum muda yang mudah terprovokasi dengan 

omongan dan perilaku seseorang invluencer yang jauh dari kata 

keteladanan bagi masyarakat, sehingga banyak yang mengikuti kelakuan 

yang kurang baik dari invluencer tersbut, Fenomena ini menunjukan 

bahwa proses pendidikan dan sosial mempopulerkan tokoh tokoh yang 

                                                 
7 Kompas, “Kasus Kekerasan dan Bullying di Sekolah Meningkat,” Kompas.com, 

2024.   
8 Yasraf Amir Piliang, Dunia yang Dilipat: Tamasya Melampaui Batas-Batas 

Kebudayaan, (Bandung: Jalasutra, 2011), hlm. 218.  



menonjolkan gaya hidup materialistic, narsistik, dan pragmatis dari 

pada gaya hidup yang berakhlakul karimah9.  

Akibatnya dengan permasalahan ini muncullah kekosongan 

moral dan spiritual pada ummat manusia, dimana nilai nilai keteladanan 

Rasulullah SAW sebagai uswah hasanah atau keteladanan terbaik 

semakin di acuhkan oleh dominasi budaya yang berorientasu 

materialisme10.  

Kemudian didalam hadis shahih yang menjadi acuan pada 

penelitian ini, hadis yang di riwayatkan oleh Anas Bin Malik 

bahwasanya Rasulullah SAW memiliki moral yang sangat baik maka 

pantaslah nabi Muhammad untuk dicontohkan sebagai model bagi 

seluruh ummat manusia :  

 َ ُ عَنْهُ قَالَ:  رَضِيَ الله بن مالك عَنْ أنسَ   لقًُا عليه وسلَّمَ أحَْسََنَ النَّاسِِ خُ كانَ رَسولُ اللهِ صَلَّى اللَّّ

 (متفق عليَه)

  “Dari Anas Bin Malik ra., ia berkata : Rasulullah SAW adalah orang 

yang paling baik akhlaknya” (HR. Bukhari dan Muslim)11  

Namun prinsip ini memerlukan penafsiran dan pemahaman yang 

cukup oleh karna itu ditengah upaya rekontruksi pendidikan Islam, 

Ulama Ahussunnah Wal Jamaah yang moderat dan memiliki sanad 

keilmuan yang tinggi memainkan peran yang sangat penting dalam 

perubahan rekontruksi pendidikan Islam, Ulama yang dihormati 

                                                 
9 Azyumardi Azra, Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi Menuju Milenium Baru, 

(Jakarta: Logos Wacana Ilmu, 1999), hlm. 82.  
10 M. Quraish Shihab, Wawasan Al-Qur’an: Tafsir Maudhu‘i atas Pelbagai Persoalan 

Umat, (Bandung: Mizan, 2007), hlm. 242.  
11 Ahmad ibn Hanbal. Musnad Ahmad ibn Hanbal. (Beirut: Mu’assasah al-Risalah, 

2001).  



diseluruh dunia, beliau adalah  Prof. Dr. Sayyid Muhammad bin Alwi 

Al-Maliki Al-Hasani yang merupakan seorang alim ulama yang telah 

melakukan banyak hal dalam bidang ini. 

Sayyid Muhammad bin Alawi Al-Maliki juga dikenal sebagai 

ulama muhaddis, atau ahli hadis, yang memiliki sanad keilmuan yang 

luas dan memimpin gerakan moderasi di Tanah Suci yang menentang 

ekstrimisme pada pendekatan holistic, atau tarbiyah beliau menekankan 

bahwa pendidikan harus bersifat menyeluruh yang berarti menanamkan 

adab kepada semua orang yang smuanya berakar kepada baginda nabi 

Muhammad SAW12.  

Salah satu karyanya yang memberikan perhatian mendalam 

terhadap keteladanan Nabi adalah kitab Muhammad Shallallahu alaihi 

wasallam Al-Insanul Kamil, Dalam kitab tersebut, Sayyid Muhammad 

tidak hanya memaparkan perjalanan hidup Nabi Muhammad SAW, 

tetapi juga menganalisis dimensi-dimensi akhlak beliau secara 

mendalam baik dalam aspek spiritual, sosial, maupun pedagogis. Kitab 

ini menegaskan bahwa kesempurnaan Nabi bukan hanya terletak pada 

risalah kenabiannya, melainkan juga pada kepribadian dan metode 

beliau dalam mendidik umat.   

B. Identifikasi Masalah  

 

                                                 
12 M. Kamalul Al-Fikri. Biografi dan Pemikiran Abuya Sayyid Muhammad bin Alawi 

al-Maliki al-Hasani. (Jakarta: Pustaka Aswaja, 2018), hlm. 57.  



1. Krisis akhlak di tengah kalangan umat Islam, khususnya generasi 

muda, menunjukkan bahwa nilai-nilai keteladanan Nabi Muhammad 

SAW belum sepenuhnya diterapkan dalam pendidikan. 

2. Tantangan eksistensial di era globalisasi dan revolusi industri, 

kemajuan teknologi yang cepat telah menyebabkan pertentangan 

moral akhlak. 

 

 

 

C. Batasan Masalah  

 

1. Akhlak Nabi Muhammad SAW sebagaimana diuraikan oleh Sayyid 

Muhammad bin Alwi Al-Maliki dalam kitab Al-Insanul Kamil. 

2. Metode pendidikan akhlak yang digunakan Nabi Muhammad SAW 

sebagaimana dijelaskan oleh Sayyid Muhammad bin Alwi al-Maliki. 

D. Rumusan Masalah  

 

1. Bagaimana konsep akhlak Nabi Muhammad SAW dalam kitab Al 

Insanul kamil karya Sayyid Muhammad bin Alwi Al-Maliki?  

2. Bagaimana bentuk pendidikan akhlak yang diterapkan oleh Nabi 

Muhammad SAW dalam menanamkan akhlak, didalam kitab Al-

Insanul Kamil karya Sayyid Muhammad bin Alwi Al-Maliki?  

E. Tujuan Penelitian   

 

1. Mengidentifikasi dan mendeskripsikan metode pendidikan akhlak 

yang digunakan oleh Nabi Muhammad SAW seperti yang dijelaskan 



dan dituliskan oleh Sayyid Muhammad bin Alawi Al-Maliki dalam 

kitab Al-Insan al-Kamil.  

2. Menjelaskan nilai-nilai pendidikan keteladanan akhlak yang telah 

dicontohkan oleh Nabi Muhammad SAW dalam kitab tersebut 

terhadap pendidikan akhlak di masa kini, khususnya dalam 

pembentukan karakter dan moral generasi muda.  

 

 

F. Manfaat Penelitian  

 

1. Manfaat Teoritis  

Diharapkan hasil penelitian ini akan menambah jumlah 

penelitian dalam bidang pendidikan Islam, khususnya mengenai 

pendidikan akhlak dan keteladanan Nabi Muhammad SAW. Selain 

itu, temuan penelitian ini akan membantu memperkaya penelitian 

literatur tentang pendapat ulama kontemporer, khususnya pendapat 

Sayyid Muhammad bin Alawi Al-Maliki, yang dianggap sebagai 

salah satu referensi penting dalam penelitian tentang akhlak Nabi.   

2. Manfaat Praktis   

a. Penelitian ini dapat berfungsi sebagai referensi bagi pendidik dan 

lembaga pendidikan untuk menerapkan pendekatan pendidikan 

akhlak yang berfokus pada contoh Nabi Muhammad SAW.  

b. Hasil penelitian ini dapat menjadi inspirasi bagi masyarakat 

umum untuk mengikuti etika nabi dalam kehidupan sehari-hari.  



c. Penelitian ini yang akan menyelidiki karya Sayyid Muhammad 

bin Alawi al-Maliki serta masalah pendidikan akhlak Nabi 

lainnya dapat menggunakan penelitian ini sebagai referensi dan 

landasan.    

 

 

 

 

G. Penelitian Terdahulu yang Relevan  

 

Tinjauan pustaka ini berfungsi untuk melakukan tinjauan 

literatur tentang penelitian sebelumnya yang relevan dengan tujuan dari 

penelitian ini adalah untuk meningkatkan pemehaman kita tentang 

hubungan antara penelitian ini dan penelitian sebelumnya yang serupa 

ditingkat nasional maupun internasional, baik cendekiawan muslim 

indonesia maupun cendekiawan dunia islam lainnya telah banyak 

melakukan penelitian tentang pendidikan akhlak, dan tulisan tentang 

pembinaan akhlak, berbagai jenis penelitian mencakup buku, disertasi, 

tesis, dan artikel jurnal ilmiah yang mengkaji nilai-nilai keteladanan 

rasulullah dari berbagai perspektif, dari temuan penelitian literature 

yang telah dilakukan sejauh ini, termasuk yang berikut :  

Pertama, Buku biografi Sayyid Muhammad bin Alawi al-

Maliki oleh M. Kamalul Fikri membahas riwayat hidup dan latar 

belakang Sayyid Muhammad bin Alawi Al-Maliki. Buku ini 

memberikan ulasan menyeluruh tentang kehidupan pribadinya dan 



pencapaian intelektual Sayyid Muhammad bin Alawi Al-Maliki, mulai 

dari masa kecilnya di Makkah, keluarganya yang terkenal sebagai ulama 

besar, hingga peranannya sebagai tokoh pembaharu dalam pendidikan 

Islam dan pemikiran keagamaan. Buku ini menunjukkan bahwa Sayyid 

Muhammad bin Alawi Al-Maliki menekankan pendidikan Islam yang 

berlandaskan kasih sayang, toleransi, dan penghormatan terhadap tradisi 

keilmuan Ahlus Sunnah wal Jama'ah. Ia juga menolak sikap 

ekstremisme dalam beragama dan mendorong pembelajaran Islam yang 

moderat dan kontekstual.13  

Penelitian yang dilakukan oleh Makherus Soleh yang berjudul 

“Implemention of Prophetic Education in Primary Education 

Institution”14 membahas tentang pendidikan profetik secara menyeluruh 

dan bagaimana dapat diterapkan di institusi pendidikan dasar. Penelitian 

ini berangkat dari gagasan bahwa lembaga pendidikan merupakan 

bagian dari institusi sosial yang saling berhubungan dan berpengaruh 

satu sama lain dalam membentuk karakter bangsa, tujuan penelitian ini 

adalah untuk menggambarkan konsep, nilai, dan strategi implementasi 

pendidikan profetik dalam lembaga pendidikan dasar agar pendidikan 

tidak hanya berfokus pada kecerdasan intelektual, tetapi juga pada 

pembentukan karakter, spiritualitas, dan nilai-nilai moral.  

                                                 
13 M. Kamalul Al-Fikri. Biografi dan Pemikiran Abuya Sayyid Muhammad bin Alawi 

al-Maliki al-Hasani. (Jakarta: Pustaka Aswaja, 2018). 
14 Agustina, N. laras.. “Implemention of Prophetic Education in Primary Education 

Institution” (2019). 

  



Studi ini menjelaskan bahwa tiga dimensi utama dari nilai-

nilai profetik yang dibangun oleh Kuntowijoyo adalah humanisasi (amar 

ma’ruf), liberasi (nahi munkar), dan transendensi (tu’minuna billah). 

Ketiga dimensi ini berfungsi sebagai dasar untuk pembangunan manusia 

secara keseluruhan. Empat pendekatan utama digunakan untuk 

menerapkan pendidikan profetik di sekolah dasar yaitu struktural, 

formal, mekanikal, dan organik. Pendekatan struktural menekankan 

kebijakan pimpinan sekolah dalam merancang kegiatan keagamaan, 

pendekatan formal mengoptimalkan kegiatan belajar mengajar, dan 

pendekatan organik membuat lingkungan religius yang menarik. Selain 

itu, pendidikan profetik dapat dikembangkan dalam tiga tingkat: nilai 

dan semangat, teknis, dan sosial. Guru dan kepala sekolah memiliki 

peran penting dalam menyebarkan nilai-nilai profetik melalui contoh, 

kebiasaan, dan disiplin, serta menciptakan budaya religius di sekolah. 

Penelitian yang dilakukan oleh Rosid Wahidi dan Syahidi  

yang berjudul “Uswah Hasanah Learning Model and its Implementation 

in Learing Islamic Religious Education”15 Penelitian ini berfokus pada 

model pembelajaran uswah hasanah (keteladanan) dan 

implementasinya dalam pembelajaran Pendidikan Agama Islam (PAI). 

Tujuan dari penelitian ini adalah untuk menjelaskan konsep dan 

penerapan model keteladanan sebagai solusi untuk pembentukan 

karakter dan peningkatan kualitas pembelajaran PAI. 

                                                 
15 R. Wahidi., & Syahidi, “Uswah Hasanah Learning Model and its Implementation in 

Learning Islamic Religious Education”. Civilization Research: Journal of Islamic 

Studies  (2024). 



Penelitian ini berfokus pada model pembelajaran uswah 

hasanah (keteladan) dan bagaimana model ini diterapkan dalam 

pembelajaran Pendidikan Agama Islam (PAI). Tujuan dari penelitian ini 

adalah untuk memberikan penjelasan tentang konsep dan bagaimana 

model keteladanan sebagai solusi untuk pembentukan karakter dan 

peningkatan kualitas pembelajaran PAI. Penelitian ini dilakukan secara 

kualitatif dan menggunakan metode studi literatur. Selain itu, penelitian 

ini menunjukkan bahwa pendidikan Islam membutuhkan model 

pembelajaran yang tidak hanya teoritis tetapi juga menekankan praktik 

dunia nyata, dengan guru berfungsi sebagai figur utama dan contoh bagi 

siswa. Dalam konteks pembelajaran PAI, model uswah hasanah 

dianggap sebagai strategi yang efektif untuk menanamkan nilai moral 

dan spiritual..  

Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa guru PAI harus 

mencontohkan sifat Rasulullah. Hasil ini juga menunjukkan bahwa 

lembaga pendidikan harus menumbuhkan budaya contoh dalam setiap 

aspek kegiatan pembelajaran untuk membantu membina akhlak dan 

karakter Islami.  

Peneltian yang dilakukan oleh Muhammad Redho Rahman, 

Rahmatin aisyah Yosi, dan Miki Suprianto yang berjudul “Implementasi 

Metode Keteladanan dalam Pembinaan Akhlak Santri di Podok 

Pesantren Al-Quraniyah Manna Bengkulu Selatan”16 yang 

                                                 
16 M. Redho Rahman, R. Aisyah Yosi, & M. Suprianto. Implementasi Metode 

Keteladanan dalam Pembinaan Akhlak Santri di Pondok Pesantren Al-Quraniyah 

Manna Bengkulu Selatan (2025). 



menggambarkan peran luar biasa Kyai dalam membentuk akhlakul 

karimah para santri. Studi tersebut menemukan bahwa melalui empat 

aspek keteladanan utama, Qudwah al-Ibadah (teladan dalam ibadah), 

Qudwah Zuhud (gaya hidup sederhana dan ikhlas), Qudwah Tawadhu' 

(rendah hati dan tidak sombong), dan Qudwah al-Karimah (akhlak 

mulia dalam kehidupan sehari-hari), Kyai memiliki peran penting dalam 

pembinaan akhlak santri. Dalam kehidupan pesantren, keempat contoh 

ini benar-benar terjadi. Mereka membentuk karakter santri secara 

spiritual, sosial, dan emosional.  

 Di pesantren ini, figur Kyai yang berintegritas, lingkungan 

pesantren yang harmonis, dan pola pendidikan yang berkesinambungan 

selama 24 jam adalah faktor pendukung utama pembinaan akhlak. 

Sementara hambatan utamanya adalah kurangnya keterlibatan orang tua 

dan adaptasi santri terhadap kehidupan disiplin pesantren. Secara 

keseluruhan, penelitian ini menemukan bahwa metode keteladanan 

efektif dalam membentuk akhlak mulia santri karena teladan yang 

diberikan Kyai tidak hanya berupa instruksi lisan, tetapi juga perbuatan 

nyata yang diikuti dan diinternalisasi oleh para santri. Hasilnya, Pondok 

Pesantren Al-Quraniyah berhasil menanamkan nilai-nilai religiusitas, 

kesopanan, tanggung jawab, dan keikhlasan dalam siswanya, sehingga 

mereka dapat menghasilkan generasi Islam yang kuat dan berkarakter.  

Penelitian yang dilakukan oleh Wardah Anggraini, 

Syafrimen, dan Syaiful Anwar yang berjudul “Penggunaan Metode 

Uswah Hasanah dalam Mengembangkan Nilai Nilai Moral dan Agama 



Usia 5-6 Tahun di RA Al-Huda Wargomulyo”17 di RA Al-Huda 

Wargomulyo, Kecamatan Pardasuka, Kabupaten Pringsewu, tentang 

penggunaan metode uswah hasanah untuk menanamkan nilai-nilai moral 

dan agama pada anakanak berusia 5-6 tahun. 

 Metode ini menekankan betapa pentingnya peran guru dalam 

membentuk perilaku moral dan religius anak. Penelitian ini adalah 

penelitian kualitatif deskriptif yang melibatkan observasi, wawancara, 

dan dokumentasi dua guru. Hasil penelitian menunjukkan bahwa uswah 

hasanah diterapkan dalam dua bentuk: contoh yang disengaja, seperti 

hafalan surat pendek, doa harian, dan shalat dhuha, serta perilaku sopan 

dan jujur; contoh yang tidak disengaja, seperti mengucap salam, 

meminta maaf, dan meniru sikap baik guru dalam kegiatan sehari-hari.  

Metode uswah hasanah berperan penting dalam pendidikan 

anak usia dini sebagai sarana untuk membangun karakter, moral, dan 

spiritual yang kokoh sesuai nilai-nilai Islam karena anakanak belajar 

melalui pengamatan dan peniruan terhadap perilaku guru. Ini karena 

metode ini terbukti efektif meningkatkan sikap religius, kesopanan, 

kejujuran, dan empati anak.  

Penelitian yang dilakukan oleh Muhammad Mujahid Aslam, 

Ahmad Fuzail Ibn saeed, Dan Nayab Gul yang berjudul “ Educational 

                                                 
17 Anggraini, W., Syafril, S., & Anwar, S. “Penggunaan Metode Uswah Hasanah Dalam 

Mengembangkan Nilai-Nilai Moral dan Agama”. SALIHA: Jurnal Pendidikan & 

Agama Islam, (2020).   

  



Methods of the Prophetic Era and Their Applications”18 penelitian Ini 

membahas secara menyeluruh metode pendidikan yang digunakan Nabi 

Muhammad SAW dan bagaimana hal itu berkaitan dengan sistem 

pendidikan kontemporer, Studi menunjukkan bahwa pendidikan di era 

kenabian bersifat menyeluruh dan humanistik, menyeimbangkan aspek 

spiritual, intelektual, moral, dan sosial.  

Rasulullah SAW membangun kepribadian dan kesadaran 

moral umat melalui berbagai metode pendidikan, termasuk keteladanan 

(uswah hasanah), nasihat dan pengajaran langsung (mau‘izhah 

hasanah), diskusi dan tanya jawab (hiwar), dan pembiasaan dan 

pelatihan praktik (adah dan tatbiq amali). Para peneliti menyatakan 

bahwa metode pendidikan profetik ini masih dapat digunakan di dunia 

pendidikan saat ini. Mereka terutama berbicara tentang kerusakan moral, 

degradasi karakter, dan ketimpangan antara pengetahuan dan akhlak di 

institusi pendidikan modern.  

Guru yang ideal tidak hanya menyampaikan pengetahuan, 

tetapi juga memberikan contoh hidup yang menginspirasi siswa melalui 

tindakan, kepribadian, dan ketekunan mereka, seperti yang dicontohkan 

Nabi Muhammad SAW. Menurut penelitian ini, masuknya nilai-nilai 

pendidikan profetik ke dalam sistem pendidikan modern dapat 

menghasilkan generasi yang berilmu, berkarakter, dan berakhlak mulia.  

                                                 
18 M. M. Aslam, “Educational Methods of the Prophetic Era and Their Applications” 

(2025). 



Penelitian yang dilakukan oleh Naima lafrarchi yang berjudul 

“Assessing Islamic Religious Education Curricullum in Flemish Public 

Secondary Schools”19 penelitian ini bertujuan untuk menilai kurikulum 

pendidikan agama Islam di sekolah menengah negeri di wilayah 

Flemish, Belgia, dengan melakukan penilaian terhadap dua edisi 

kurikulum, yang dibuat pada tahun 2001 dan 2012.  

Penelitian ini menilai sejauh mana kurikulum tersebut 

mencerminkan tiga konsep utama pendidikan Islam: tarbiyah 

(pembinaan), ta’leem (pengajaran), dan ta’deeb (pembentukan adab). Ini 

dilakukan dengan menganalisis dokumen tematik.Kurikulum 2001 

masih terbatas dan tidak terarah, menurut hasil penelitian. Namun, 

kurikulum 2012 ditingkatkan dengan pendekatan konstruktivis yang 

menekankan pengembangan moral, spiritual, sosial, dan kognitif siswa. 

Toleransi, pemikiran kritis, dan identitas Islam dalam masyarakat 

multikultural adalah nilai-nilai yang ditekankan dalam kurikulum baru. 

Meskipun demikian, kelemahan tetap ada, seperti ketergantungan pada 

sumber luar dan kurangnya keterlibatan ahli lokal. Lafrarchi 

menyimpulkan bahwa pembaruan kurikulum IRE harus kontekstual dan 

holistik. agar pendidikan Islam di Belgia dapat menghasilkan generasi 

muslim yang berkarakter, berpengetahuan, dan berakhlak sesuai dengan 

nilai-nilai profetik.  

                                                 
19 N. Lafrarchi, “Assessing islamic religious education curriculum in flemish public 

secondary schools”, (2020). 



Fathurrohman dan M. Yumus Abu Bakar didalam 

penelitiannya yang berjudul “ konsep teologi pendidikan Sayyid Maliki: 

Relevansi dan Implementai di Pondok Pesantren di Indonesia”20 mereka 

di dalam penelitiannya mempelajari teologi pendidikan Sayyid 

Muhammad bin Alawi Al-Maliki Al-Hasani secara menyeluruh dan 

bagaimana konsep ini diterapkan di pondok pesantren di Indonesia. 

Studi ini menggunakan metode kualitatif melalui penelitian literatur. 

Karya-karya Sayyid Muhammad bin Alawi Al-Maliki, terutama 

Mafahim Yajibu an Tusahhah, serta literatur pendidikan Islam 

kontemporer, dipelajari dalam penelitian ini. 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa konsep pendidikan 

Sayyid Maliki menekankan integrasi antara ilmu agama, tasawuf, dan 

praktik kehidupan sehari-hari. Konsep pendidikannya menekankan 

pembentukan akhlak, karakter, pengabdian sosial, dan penyucian jiwa 

(tazkiyatun nafs). Menurutnya, pendidikan adalah cara untuk 

mendekatkan diri kepada Allah, sehingga ilmu, moralitas, dan 

spiritualitas harus seimbang. 

Penelitian ini menemukan bahwa pemikiran Sayyid 

Muhammad bin Alawi Al-Maliki menawarkan pendekatan pendidikan 

Islam yang kontekstual, holistik, moderat, dan inklusif. Ini 

menjadikannya sangat relevan dalam menghadapi tantangan 

modernisasi, globalisasi, dan krisis karakter. Namun, untuk memastikan 

                                                 
20 Fathorrohman, F., & Bakar, M. Y. A. ”Konsep Teologi Pendidikan Sayyid Maliki: 

Relevansi dan Implementasi di Pondok Pesantren di Indonesia”. Journal of Education 

Research, (2025). 



bahwa nilai-nilai tradisional tetap relevan dan tetap dapat diakses, 

pesantren harus mengubah kurikulum mereka untuk mengimbangi 

tuntutan modernisasi dan keterbatasan akses kekaryanya. Secara 

keseluruhan, penelitian ini menunjukkan bahwa pemikiran pendidikan 

Sayyid Muhammad bin Alawi Al-Maliki menjadi dasar penting untuk 

membangun generasi santri yang berilmu, berakhlak, beridentitas kuat, 

dan mampu menjadi agen perubahan sosial yang membawa misi 

rahmatan lil'alamin.  

Muhammad Tahir dan Salih Yucel mereka meneliti sebuah 

penelitian yang berjudul “ Motivational Techniques for Teaching: 

Prophetic Model”21 tujuan dari penelitian ini  adalah untuk 

mengeksplorasi dan menganalisis metode motivasi yang digunakan Nabi 

Muhammad SAW  dalam mengajar dan mengajar, serta relevansinya 

untuk praktik pendidikan kontemporer, Penelitian ini menemukan 

bahwa Nabi menggunakan dua belas teknik motivasi utama: 

penyambutan yang hangat, apresiasi, membangkitkan rasa ingin tahu, 

pujian, pertanyaan, doa dan dukungan spiritual, panggilan dengan nama, 

peringatan, penceritaan cerita, pengulangan, penggunaan gambar dan 

diagram, serta perbandingan dan analogi. 

 Teknik ini terbukti berhasil karena menyentuh seluruh 

dimensi manusia: hati, pikiran, jiwa, dan fitrah. Akibatnya, mereka dapat 

membentuk karakter dan kesadaran moral sahabat. Menurut penelitian 

ini, model motivasi profetik bersifat universal, humanistik, dan relevan 

                                                 
21Tahir, M., & Yucel, S. “Motivational Techniques for Teaching: Prophetic Model 

International” Journal of Teaching & Education, (2019). 



sepanjang zaman. Selain itu, model ini dapat digunakan oleh guru 

kontemporer untuk membuat pembelajaran yang lebih menarik, 

interaktif, dan berbasis nilai-nilai spiritual. Para peneliti menemukan 

bahwa motivasi pendidikan sangat bergantung pada contoh moral, 

ketulusan, dan spiritualitas pendidik, sebagaimana dicontohkan oleh 

Nabi Muhammad SAW.  

Fakhar-Ul-Zaman, Ghulam Dastgir, dan Nafesa Rani meneliti 

dalam suatu penelitiannya yang berjudul “Developing Prophetic 

Inspirational Teaching Model (PITM) through the Content Analysis of 

the Prophetic Ways of Teaching (PWT)”22 yang bertujuan untuk 

menghasilkan Model Pendidikan Inspiratif Prophetic yang didasarkan 

pada analisis mendalam terhadap Prophetic Ways of Teaching (PWT), 

yaitu metode pendidikan yang digunakan Nabi Muhammad SAW. 

Untuk memperkuat validitas hasil, Hasil penelitian menunjukkan bahwa 

metode pendidikan Nabi termasuk dalam empat kategori besar: metode 

inspirasi, metode pemrosesan informasi, metode pembentukan karakter, 

dan metode modifikasi perilaku, Kategori-kategori ini mencakup teknik 

seperti halaqah, diskusi, analogi, cerita, cerita, demonstrasi, peran 

modeling, pembiasaan akhlak, penggunaan analogi, dan pendekatan 

spiritual seperti niat, ikhlas, dan tafakkur.  

Para peneliti menegaskan bahwa metode Nabi tidak hanya 

bersifat instruksional tetapi juga membangun karakter, spiritualitas, dan 

                                                 
22Fakhar-Ul-Zaman, Ghulam Dastgir, & Nafesa Rani. Developing Prophetic 

Inspirational Teaching Model (PITM) through the Content Analysis of the Prophetic 

Ways of Teaching (PWT) (2023).  



kedekatan emosional dengan siswa. Oleh karena itu, sangat relevan 

untuk mengatasi tantangan pendidikan modern. Penelitian ini 

menghasilkan Model Pembelajaran Inspiratif Profetik melalui analisis 

dokumen, buku, artikel, dan wawancara. Model ini terdiri dari tiga 

tingkat penerapan, yaitu hubungan pribadi antara guru dan murid, 

internalisasi nilainilai dan sifat profetik oleh guru, dan pembentukan 

lingkungan kelas yang berlandaskan prinsip-prinsip Islam. Penelitian ini 

menekankan betapa pentingnya guru kontemporer mengintegrasikan 

nilai-nilai profetik dalam pembelajaran mereka agar mereka dapat 

mencapai hasil yang sesuai dengan tuntunan Nabi Muhammad SAW 

Iqbal Irfan Nanda mengkaji di dalam kajiannya yang berjudul 

“ Penerapan Metode Uswatun Hasanah pada Pembelajaran Aqidah 

Akhlak di SMP Muhammadiyah 12 Binjai”23 kajian ini bertujuan untuk 

menguraikan cara SMP Muhammadiyah 12 Binjai menggunakan 

metode uswatun hasanah (keteladanan) dalam pengajaran Aqidah 

Akhlak. Penelitian ini menemukan bahwa metode keteladanan menjadi 

pendekatan utama guru untuk membentuk perilaku dan karakter siswa. 

Ini dilakukan dengan menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif 

lapangan yang melibatkan observasi dan wawancara. Melalui berbagai 

cara, guru Aqidah Akhlak memberikan teladan, seperti menganjurkan 

salam dan sapaan yang baik, berpakaian rapi dan bersih, berbicara 

sopan, berpartisipasi dalam kegiatan keagamaan sekolah seperti salat 

                                                 
23 Iqbal irfan nanda. “Penerapan Metode Uswatun Hasanah pada Pembelajaran Aqidah 

Akhlak di SMP Muhammadiyah 12 Binjai”. Jurnal Penelitian Ilmu Pendidikan 

Indonesia, (2024). 



dhuha dan muhadharah, serta berpartisipasi dalam infaq, sedekah, dan 

kunjungan rumah siswa sebagai bentuk kepedulian sosial. 

 Hasil penelitian menunjukkan bahwa keteladanan adalah 

pendekatan terbaik untuk mengajar akhlak karena siswa cenderung 

meniru sikap dan perilaku guru baik di dalam maupun di luar kelas. Guru 

berperan penting dalam menanamkan nilai-nilai Islam, kesederhanaan, 

akhlak terpuji, dan disiplin pada siswa mereka dengan menunjukkan 

contoh yang konsisten. Penelitian ini menemukan bahwa kepribadian, 

keteladanan, dan konsistensi guru dalam menunjukkan perilaku yang 

sesuai dengan ajaran Islam sangat penting untuk keberhasilan 

pembelajaran Aqidah Akhlak.  

Penelitian yang dilakukan oleh budiyanto yang berjudul “The 

Implementation of the Prophet Muhammad’s Teaching Methods in 

Tarbawi Hadiths: A Study of Islamic Educational Values and Their 

Relevance to Modern Learning”24 Tujuan dari penelitian yang dilakukan 

oleh Budiyanto adalah untuk mempelajari cara pengajaran Nabi 

Muhammad SAW yang tercermin dalam hadis-hadis tarbawi dan 

bagaimana hal itu berpengaruh pada pembelajaran kontemporer. 

Penelitian ini menemukan empat metode utama pendidikan Nabi: 

pertanyaan untuk mendorong pemikiran kritis, keteladanan untuk 

membangun karakter, penceritaan sebagai cara untuk internalisasi nilai 

melalui cerita, dan metafisika. Metode pertama adalah bertanya, yang 

                                                 
24 Budiyanto, Implementation of the Prophet Muhammad’s Teaching Methods in 

Tarbawi Hadiths: A Study of Islamic Educational Values and Their Relevance to 

Modern Learning. Journal Corner of Education, Linguistics, and Literature. (2025). 



mendorong pemikiran kritis, metode kedua adalah penceritaan, yang 

mendorong internalisasi nilai melalui narasi, dan metode keempat adalah 

pertanyaan, yang mendorong pemikiran kritis.  

Studi ini menunjukkan bahwa metode pengajaran Nabi 

bersifat humanistik, inklusif, dan menekankan relasi emosional yang 

hangat antara guru dan siswa, termasuk pendekatan personal, kasih 

sayang, dan empati. Selain itu, temuan ini menunjukkan bahwa metode 

Nabi sangat relevan dengan pedagogi modern seperti pembelajaran 

berbasis masalah, teknik cerita, pembelajaran berbasis proyek, dan role 

modelling dalam pendidikan karakter. Metode profetik harus 

dimasukkan ke dalam kurikulum pendidikan Islam, dan teknologi 

pendidikan yang didasarkan pada nilai-nilai Islam juga harus 

dikembangkan. Selain itu, penelitian lanjutan yang bersifat empiris 

diperlukan untuk mengetahui apakah teknik profetik efektif dalam 

meningkatkan kualitas pembelajaran dan pengembangan karakter siswa 

di era digital.   

Penelitian dalam artikel berjudul “Konsep Pendidikan 

Karakter Islam: Relevansinya Terhadap Pendidikan Berkelanjutan SDG-

4 (Pemikiran Sayyid Muhammad Bin Alwi Al-Maliki)” karya Ikrimatul 

Maslamah dan Zulfatul Mufidah menjelaskan tentang pemikiran Sayyid 

Muhammad bin Alwi Al-Maliki mengenai pendidikan karakter Islam 

dan hubungannya dengan Tujuan Pembangunan Berkelanjutan (SDG) 4, 

yaitu pendidikan berkualitas, bermanfaat, inklusif, dan berkelanjutan.25 

                                                 
25 Ikrimatul M., Zulfatul M Pemikiran, Konsep Pendidikan Karakter Islam : 

Relevansinya Terhadap Pendidikan, (2025). 



Penelitian ini berfokus pada karya-karya Sayyid Muhammad Al-Maliki 

seperti Al-Qudwah Al-Hasanah dan Al-Tahliyah wa Al-Targhib fi At-

Tarbiyah wa At-Tahdzib. Tujuannya adalah untuk mengkaji nilai-nilai 

pendidikan karakter Islam yang dikemukakan Sayyid Muhammad Al-

Maliki serta melihat relevansinya terhadap upaya membangun sistem 

pendidikan modern yang berorientasi pada pembentukan moral, akhlak, 

dan tanggung jawab sosial. 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa pendidikan karakter 

Sayyid Muhammad Al-Maliki berpusat pada keteladanan (uswah 

hasanah), yang berasal dari akhlak Rasulullah SAW. Guru harus menjadi 

teladan dalam ilmu, sikap, dan perilaku mereka agar siswa terdorong 

untuk meniru kebaikan dan membentuk kepribadian Islami.  

Dalam situasi ini, guru memiliki peran yang sangat penting 

sebagai waratsatul anbiya' (pewaris para nabi), dan siswa harus dihargai 

dan dibimbing dengan kasih sayang untuk menumbuhkan rasa hormat 

dan keinginan untuk belajar. Perencanaan, pengorganisasian, 

pelaksanaan, dan pengawasan adalah elemen penting dalam manajemen 

pendidikan karakter, menurut kedua buku Sayyid Muhammad Al-Maliki. 

Pembentukan karakter yang kuat bergantung pada prinsip-prinsip seperti 

kejujuran, kesabaran, kerja keras, tanggung jawab, dan keikhlasan.  

Agus Ruswandi, Dedi Junaedi, dan Ari Abdul Kohar 

Rahmatullah menulis penelitian "Uswah Hasanah as a Methodology of 

Islamic Education" yang memberikan penjelasan mendalam tentang 

konsep keladanan, atau uswah hasanah, sebagai metode utama dalam 



pendidikan Islam.26 Rasulullah SAW diutus untuk meningkatkan akhlak 

manusia, dan keberhasilan dakwah dan pendidikan beliau terletak pada 

keteladanan yang beliau tunjukkan dalam tutur kata, perilaku, kesabaran, 

dan keistiqamahan saat menghadapi ujian. 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa uswah hasanah 

memiliki dasar yang kuat dalam Al-Qur'an, seperti dalam surah Al-Ahzab 

ayat 21 dan surah Al-Mumtahanah ayat 4 dan 6, di mana disebutkan 

betapa pentingnya mengikuti jejak para nabi, terutama Nabi Muhammad 

SAW dan Nabi Ibrahim AS. Uswah hasanah adalah contoh kesabaran, 

keikhlasan, keadilan, kesederhanaan, tawadhu, ibadah, dan akhlak mulia.  

Studi ini menunjukkan bahwa dalam pendidikan, keteladanan 

adalah cara yang paling efektif untuk membentuk moral, spiritual, dan 

karakter sosial peserta didik. Karena siswa cenderung meniru perilaku 

gurunya, guru dan pendidik harus menjadi contoh nyata dalam 

kehidupan sehari-hari mereka. Pendidikan Islam bergantung pada 

konsistensi dan integritas moral gurunya. Oleh karena itu, penelitian ini 

menemukan bahwa uswah hasanah bukan hanya ide teoretis tetapi juga 

strategi yang dapat diterapkan oleh guru, orang tua, masyarakat, dan 

seluruh elemen pendidikan untuk menciptakan lingkungan pendidikan 

yang berlandaskan nilai-nilai Islam, akhlak yang baik, dan keteladanan 

Rasulullah SAW. 

                                                 
26

A. Ruswandi, D. Junaedi, & A. K. Rahmatullah. “Uswah Hasanah as a Methodology 

of Islamic Education”. TARBAWY: Indonesian Journal of Islamic Education , (2022). 
 



Dalam penelitiannya yang berjudul "Implementasi Metode 

Keteladanan dalam Pembelajaran Akidah Akhlak di Madrasah 

Tsanawiyah Negeri 2 Sumenep", Siti Aisyah membahas bagaimana guru 

menggunakan metode keteladanan, atau uswah hasanah, dalam 

pembelajaran Akidah Akhlak di MTsN 2 Sumenep.27 Tujuan utama 

penelitian ini adalah untuk mengidentifikasi jenis, tahapan, dan hasil 

penerapan metode keteladanan untuk membentuk karakter dan perilaku 

siswa secara sesuai dengan ajaran Islam.  

Hasil penelitian menunjukkan bahwa menanamkan nilai-nilai 

moral paling efektif dilakukan melalui keteladanan. Ini karena siswa 

lebih mudah meniru perilaku nyata yang ditunjukkan oleh guru daripada 

hanya menerima saran atau teori. Berbagai tindakan guru di MTsN 2 

Sumenep menunjukkan penerapan metode keteladanan. Tindakan guru 

termasuk membiasakan salam, berpakaian rapi, bersikap sopan, menjaga 

kebersihan, dan berdisiplin. Mereka juga aktif dalam kegiatan 

keagamaan seperti salat berjamaah, membaca Al-Qur'an, dan 

memberikan infak secara teratur. Dengan ikut serta dalam kegiatan sosial 

sekolah dan memberikan bimbingan moral kepada siswa yang memiliki 

masalah perilaku, guru juga menunjukkan tanggung jawab sosial 

mereka,   

Hasil penelitian menunjukkan bahwa keberhasilan metode 

keteladanan sangat bergantung pada kepribadian dan konsistensi guru. 

                                                 
27 Siti Aisyah, “Implementasi Metode Keteladanan dalam Pembelajaran Akidah Akhlak 

di Madrasah Tsanawiyah Negeri 2 Sumenep”. Masagi: Jurnal Pendidikan Karakter 
(2024). 



Guru yang bermoral, berdisiplin, dan mampu menjadi teladan akan lebih 

mudah menumbuhkan rasa hormat dan keinginan siswa untuk meniru 

perilaku baik mereka.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


