BAB |
PENDAHULUAN

A. Latar Belakang Masalah
Pendidikan akhlak ialah poin yang paling penting bagi seluruh
proses pendidikan Islam, karena tujuan akhir pendidikan Islam bukan
sekadar mencetak pribadi yang pandai secara keilmuan, akan tetapi juga
membentuk pribadi yang berakhlak mulia. Nabi Muhammad SAW
diutus ke muka bumi sebagi risalah dari Allah yang membawakan
sebuah misi utama untuk menyempurnakan akhlak manusial,

sebagaimana sabda beliau,

(2l ol g)) Cﬁj&y\ a5 (ij 5 ,, LA.\‘

(Sesungguhnya aku diutus untuk menyempurnakan akhlak yang mulia)
(HR. Ahmad).? Pernyataan ini menunjukkan bahwa akhlak merupakan
fondasi utama dalam membangun peradaban yang terdiri dari individu
yang beriman dan beradab®.

Pendidikan akhlak dalam realitas kehidupan modern mengalami
tantangan yang cukup serius. Krisis moral, degradasi nilai, dan lemahnya
keteladanan dikalangan generasi muda menjadi fenomena yang
mengkhawatirkan®. Banyak lembaga lebih suka menekankan pelajaran

teoritis daripada praktik nyata guru. Akibatnya, proses internalisasi nilai

LAI-Syifa’ bi Ta ‘rif Huqiiq al-Mustafa — Qadi ‘lyad

2 Ahmad bin Hanbal, Musnad Ahmad (Beirut: Mu’assasah al-Risalah, 1995), Juz 2, him.
381.

3 M. Quraish Shihab, Wawasan Al-Qur’an: Tafsir Maudhu ‘i atas Pelbagai Persoalan
Umat, (Bandung: Mizan, 2007), him. 240.

4 Azyumardi Azra, Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi Menuju Milenium Baru,
(Jakarta: Logos Wacana Ilmu, 1999), him. 75.



siswa menjadi kurang efektif. Selain itu, penerapan metode keteladanan
(qudwah atau uswah) dalam kurikulum dan praktik pembelajaran belum
sistematis seringkali bersifat insidental dan bergantung pada inisiatif
individu. Kondisi ini diperparah oleh arus digital dan kelompok teman,
yang membuat siswa lebih mudah terpapar perilaku negatif di luar
sekolah, sehingga keteladanan di lingkungan formal harus disesuaikan
dengan konteks modern. Selain itu, guru tidak memiliki kemampuan dan
dukungan profesional yang diperlukan untuk menerapkan metode
keteladanan °

Arus globalisasi dan digitalisasi menyebabkan pergeseran nilai,
sehingga perilaku sosial tidak lagi berlandaskan pada akhlak Islami,
melainkan pada pragmatisme dan individualisme®. Dalam konteks
inilah, upaya menggali kembali sumber-sumber klasik Islam menjadi
penting, terutama karya para ulama yang menyoroti dimensi akhlak Nabi
sebagai teladan sempurna bagi umat manusia.

Kemudian pada saat kita menghadapi tantangan eksistensial di
era globalisasi dan revolusi industri, kemajuan teknologi yang cepat
telah menyebabkan pertentangan moral akhlak dimana kemampuan ilmu
pengetahuan dan kecerdasan intelektual tidak sebanding dengan kualitas
etika dan spiritual manusia, krisis karakter sistematik terjadi si banyak

negara, termasuk indonesia®.

5 Abdurranman An-Nahlawi, Prinsip-prinsip dan Metode Pendidikan Islam dalam
Keluarga, Sekolah, dan Masyarakat, (Jakarta: Gema Insani, 2004), him. 98.

® Thomas Lickona, Educating for Character: How Our Schools Can Teach Respect and
Responsibility, (New York: Bantam Books, 1991), him. 23.



Hal Ini ditunjukkan oleh dokotomi ilmu, yaitu perbedaan yang
tajam antara ilmu agama dengan ilmu umum yang menghasilkan lulusan
yang cerdas secara akademis tetapi tidak memiliki integritas moral dan
spiritual, fenomena negative di lingkungan pendidikan, yaitu semakin
banyaknya kasus perilaku menyimpang seperti perundungan (bullying),
pelecehan intoleransi, dan rendahnya adab atau moral siswa terhadap
orang tua dan guru, Hal ini menunjukkan bahwa sistem pendidikan gagal
menanamkan prinsip moral akhlak.’

Salah satu masalah moral terbesar di era kontemporer ini adaah
krisis figure keteladanan. Ditengah arus media sosial yang penuh dengan
fitnah dan kesombongan di media sosial atau dunia maya, banyak
generasi muda mengalami kesulitan menemukan panutan yang nyata
yang dapat memberikan kehidupan yang seimbang antara dunia dan

akhirat®,

Tidak sedikit bagi kaum muda yang mudah terprovokasi dengan
omongan dan perilaku seseorang invluencer yang jauh dari kata
keteladanan bagi masyarakat, sehingga banyak yang mengikuti kelakuan
yang kurang baik dari invluencer tersbut, Fenomena ini menunjukan

bahwa proses pendidikan dan sosial mempopulerkan tokoh tokoh yang

" Kompas, “Kasus Kekerasan dan Bullying di Sekolah Meningkat,” Kompas.com,
2024.

8 Yasraf Amir Piliang, Dunia yang Dilipat: Tamasya Melampaui Batas-Batas
Kebudayaan, (Bandung: Jalasutra, 2011), him. 218.



menonjolkan gaya hidup materialistic, narsistik, dan pragmatis dari
pada gaya hidup yang berakhlakul karimah?®.

Akibatnya dengan permasalahan ini muncullah kekosongan
moral dan spiritual pada ummat manusia, dimana nilai nilai keteladanan
Rasulullah SAW sebagai uswah hasanah atau keteladanan terbaik
semakin di acuhkan oleh dominasi budaya yang berorientasu
materialisme!®.

Kemudian didalam hadis shahih yang menjadi acuan pada
penelitian ini, hadis yang di riwayatkan oleh Anas Bin Malik
bahwasanya Rasulullah SAW memiliki moral yang sangat baik maka
pantaslah nabi Muhammad untuk dicontohkan sebagai model bagi
seluruh ummat manusia :

Gl L el dl s ade B0 JEia 40 O sns USO8 & 4 oy il o 0 G

(4o (340)

“Dari Anas Bin Malik ra., ia berkata : Rasulullah SAW adalah orang
yang paling baik akhlaknya” (HR. Bukhari dan Muslim)*

Namun prinsip ini memerlukan penafsiran dan pemahaman yang
cukup oleh karna itu ditengah upaya rekontruksi pendidikan Islam,
Ulama Ahussunnah Wal Jamaah yang moderat dan memiliki sanad
keilmuan yang tinggi memainkan peran yang sangat penting dalam

perubahan rekontruksi pendidikan Islam, Ulama yang dihormati

® Azyumardi Azra, Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi Menuju Milenium Baru,
(Jakarta: Logos Wacana Ilmu, 1999), him. 82.

10 M. Quraish Shihab, Wawasan Al-Qur’an: Tafsir Maudhu ‘i atas Pelbagai Persoalan
Umat, (Bandung: Mizan, 2007), him. 242.

11 Ahmad ibn Hanbal. Musnad Ahmad ibn Hanbal. (Beirut: Mu’assasah al-Risalah,
2001).



diseluruh dunia, beliau adalah Prof. Dr. Sayyid Muhammad bin Alwi
Al-Maliki Al-Hasani yang merupakan seorang alim ulama yang telah
melakukan banyak hal dalam bidang ini.

Sayyid Muhammad bin Alawi Al-Maliki juga dikenal sebagai
ulama muhaddis, atau ahli hadis, yang memiliki sanad keilmuan yang
luas dan memimpin gerakan moderasi di Tanah Suci yang menentang
ekstrimisme pada pendekatan holistic, atau tarbiyah beliau menekankan
bahwa pendidikan harus bersifat menyeluruh yang berarti menanamkan
adab kepada semua orang yang smuanya berakar kepada baginda nabi
Muhammad SAW*?,

Salah satu karyanya yang memberikan perhatian mendalam
terhadap keteladanan Nabi adalah kitab Muhammad Shallallahu alaihi
wasallam Al-Insanul Kamil, Dalam kitab tersebut, Sayyid Muhammad
tidak hanya memaparkan perjalanan hidup Nabi Muhammad SAW,
tetapi juga menganalisis dimensi-dimensi akhlak beliau secara
mendalam baik dalam aspek spiritual, sosial, maupun pedagogis. Kitab
ini menegaskan bahwa kesempurnaan Nabi bukan hanya terletak pada
risalah kenabiannya, melainkan juga pada kepribadian dan metode

beliau dalam mendidik umat.

. ldentifikasi Masalah

2 M. Kamalul Al-Fikri. Biografi dan Pemikiran Abuya Sayyid Muhammad bin Alawi
al-Maliki al-Hasani. (Jakarta: Pustaka Aswaja, 2018), him. 57.



1.

2.

Krisis akhlak di tengah kalangan umat Islam, khususnya generasi
muda, menunjukkan bahwa nilai-nilai keteladanan Nabi Muhammad
SAW belum sepenuhnya diterapkan dalam pendidikan.

Tantangan eksistensial di era globalisasi dan revolusi industri,
kemajuan teknologi yang cepat telah menyebabkan pertentangan

moral akhlak.

C. Batasan Masalah

1.

Akhlak Nabi Muhammad SAW sebagaimana diuraikan oleh Sayyid
Muhammad bin Alwi Al-Maliki dalam kitab Al-Insanul Kamil.
Metode pendidikan akhlak yang digunakan Nabi Muhammad SAW

sebagaimana dijelaskan oleh Sayyid Muhammad bin Alwi al-Maliki.

D. Rumusan Masalah

1.

Bagaimana konsep akhlak Nabi Muhammad SAW dalam kitab Al
Insanul kamil karya Sayyid Muhammad bin Alwi Al-Maliki?

Bagaimana bentuk pendidikan akhlak yang diterapkan oleh Nabi
Muhammad SAW dalam menanamkan akhlak, didalam kitab Al-

Insanul Kamil karya Sayyid Muhammad bin Alwi Al-Maliki?

E. Tujuan Penelitian

1.

Mengidentifikasi dan mendeskripsikan metode pendidikan akhlak

yang digunakan oleh Nabi Muhammad SAW seperti yang dijelaskan



dan dituliskan oleh Sayyid Muhammad bin Alawi Al-Maliki dalam
kitab Al-Insan al-Kamil.

2. Menjelaskan nilai-nilai pendidikan keteladanan akhlak yang telah
dicontohkan olen Nabi Muhammad SAW dalam kitab tersebut
terhadap pendidikan akhlak di masa Kkini, khususnya dalam

pembentukan karakter dan moral generasi muda.

F. Manfaat Penelitian
1. Manfaat Teoritis
Diharapkan hasil penelitian ini akan menambah jumlah
penelitian dalam bidang pendidikan Islam, khususnya mengenai
pendidikan akhlak dan keteladanan Nabi Muhammad SAW. Selain
itu, temuan penelitian ini akan membantu memperkaya penelitian
literatur tentang pendapat ulama kontemporer, khususnya pendapat
Sayyid Muhammad bin Alawi Al-Maliki, yang dianggap sebagai
salah satu referensi penting dalam penelitian tentang akhlak Nabi.

2. Manfaat Praktis

a. Penelitian ini dapat berfungsi sebagai referensi bagi pendidik dan
lembaga pendidikan untuk menerapkan pendekatan pendidikan
akhlak yang berfokus pada contoh Nabi Muhammad SAW.

b. Hasil penelitian ini dapat menjadi inspirasi bagi masyarakat

umum untuk mengikuti etika nabi dalam kehidupan sehari-hari.



c. Penelitian ini yang akan menyelidiki karya Sayyid Muhammad
bin Alawi al-Maliki serta masalah pendidikan akhlak Nabi
lainnya dapat menggunakan penelitian ini sebagai referensi dan

landasan.

G. Penelitian Terdahulu yang Relevan

Tinjauan pustaka ini berfungsi untuk melakukan tinjauan
literatur tentang penelitian sebelumnya yang relevan dengan tujuan dari
penelitian ini adalah untuk meningkatkan pemehaman Kkita tentang
hubungan antara penelitian ini dan penelitian sebelumnya yang serupa
ditingkat nasional maupun internasional, baik cendekiawan muslim
indonesia maupun cendekiawan dunia islam lainnya telah banyak
melakukan penelitian tentang pendidikan akhlak, dan tulisan tentang
pembinaan akhlak, berbagai jenis penelitian mencakup buku, disertasi,
tesis, dan artikel jurnal ilmiah yang mengkaji nilai-nilai keteladanan
rasulullah dari berbagai perspektif, dari temuan penelitian literature
yang telah dilakukan sejauh ini, termasuk yang berikut :

Pertama, Buku biografi Sayyid Muhammad bin Alawi al-
Maliki oleh M. Kamalul Fikri membahas riwayat hidup dan latar
belakang Sayyid Muhammad bin Alawi Al-Maliki. Buku ini

memberikan ulasan menyeluruh tentang kehidupan pribadinya dan



pencapaian intelektual Sayyid Muhammad bin Alawi Al-Maliki, mulai
dari masa kecilnya di Makkah, keluarganya yang terkenal sebagai ulama
besar, hingga peranannya sebagai tokoh pembaharu dalam pendidikan
Islam dan pemikiran keagamaan. Buku ini menunjukkan bahwa Sayyid
Muhammad bin Alawi Al-Maliki menekankan pendidikan Islam yang
berlandaskan kasih sayang, toleransi, dan penghormatan terhadap tradisi
keilmuan Ahlus Sunnah wal Jama'ah. la juga menolak sikap
ekstremisme dalam beragama dan mendorong pembelajaran Islam yang

moderat dan kontekstual.*®

Penelitian yang dilakukan oleh Makherus Soleh yang berjudul
“Implemention of Prophetic Education in Primary Education
Institution”** membahas tentang pendidikan profetik secara menyeluruh
dan bagaimana dapat diterapkan di institusi pendidikan dasar. Penelitian
ini berangkat dari gagasan bahwa lembaga pendidikan merupakan
bagian dari institusi sosial yang saling berhubungan dan berpengaruh
satu sama lain dalam membentuk karakter bangsa, tujuan penelitian ini
adalah untuk menggambarkan konsep, nilai, dan strategi implementasi
pendidikan profetik dalam lembaga pendidikan dasar agar pendidikan
tidak hanya berfokus pada kecerdasan intelektual, tetapi juga pada

pembentukan karakter, spiritualitas, dan nilai-nilai moral.

13 M. Kamalul Al-Fikri. Biografi dan Pemikiran Abuya Sayyid Muhammad bin Alawi
al-Maliki al-Hasani. (Jakarta: Pustaka Aswaja, 2018).

14 Agustina, N. laras.. “Implemention of Prophetic Education in Primary Education
Institution” (2019).



Studi ini menjelaskan bahwa tiga dimensi utama dari nilai-
nilai profetik yang dibangun oleh Kuntowijoyo adalah humanisasi (amar
ma’ruf), liberasi (hahi munkar), dan transendensi (tu 'minuna billah).
Ketiga dimensi ini berfungsi sebagai dasar untuk pembangunan manusia
secara keseluruhan. Empat pendekatan utama digunakan untuk
menerapkan pendidikan profetik di sekolah dasar yaitu struktural,
formal, mekanikal, dan organik. Pendekatan struktural menekankan
kebijakan pimpinan sekolah dalam merancang kegiatan keagamaan,
pendekatan formal mengoptimalkan kegiatan belajar mengajar, dan
pendekatan organik membuat lingkungan religius yang menarik. Selain
itu, pendidikan profetik dapat dikembangkan dalam tiga tingkat: nilai
dan semangat, teknis, dan sosial. Guru dan kepala sekolah memiliki
peran penting dalam menyebarkan nilai-nilai profetik melalui contoh,
kebiasaan, dan disiplin, serta menciptakan budaya religius di sekolah.

Penelitian yang dilakukan oleh Rosid Wahidi dan Syahidi
yang berjudul “Uswah Hasanah Learning Model and its Implementation
in Learing Islamic Religious Education® Penelitian ini berfokus pada
model  pembelajaran  uswah  hasanah  (keteladanan) dan
implementasinya dalam pembelajaran Pendidikan Agama Islam (PAI).
Tujuan dari penelitian ini adalah untuk menjelaskan konsep dan
penerapan model keteladanan sebagai solusi untuk pembentukan

karakter dan peningkatan kualitas pembelajaran PAL.

15 R. Wahidi., & Syahidi, “Uswah Hasanah Learning Model and its Implementation in
Learning Islamic Religious Education”. Civilization Research: Journal of Islamic
Studies (2024).



Penelitian ini berfokus pada model pembelajaran uswah
hasanah (keteladan) dan bagaimana model ini diterapkan dalam
pembelajaran Pendidikan Agama Islam (PAI). Tujuan dari penelitian ini
adalah untuk memberikan penjelasan tentang konsep dan bagaimana
model keteladanan sebagai solusi untuk pembentukan karakter dan
peningkatan kualitas pembelajaran PALI. Penelitian ini dilakukan secara
kualitatif dan menggunakan metode studi literatur. Selain itu, penelitian
ini menunjukkan bahwa pendidikan Islam membutuhkan model
pembelajaran yang tidak hanya teoritis tetapi juga menekankan praktik
dunia nyata, dengan guru berfungsi sebagai figur utama dan contoh bagi
siswa. Dalam konteks pembelajaran PAI, model uswah hasanah
dianggap sebagai strategi yang efektif untuk menanamkan nilai moral
dan spiritual..

Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa guru PAI harus
mencontohkan sifat Rasulullah. Hasil ini juga menunjukkan bahwa
lembaga pendidikan harus menumbuhkan budaya contoh dalam setiap
aspek kegiatan pembelajaran untuk membantu membina akhlak dan
karakter Islami.

Peneltian yang dilakukan oleh Muhammad Redho Rahman,
Rahmatin aisyah Yosi, dan Miki Suprianto yang berjudul “Implementasi
Metode Keteladanan dalam Pembinaan Akhlak Santri di Podok

Pesantren ~ Al-Quraniyah Manna Bengkulu Selatan™®  yang

16 M. Redho Rahman, R. Aisyah Yosi, & M. Suprianto. Implementasi Metode
Keteladanan dalam Pembinaan Akhlak Santri di Pondok Pesantren Al-Quraniyah
Manna Bengkulu Selatan (2025).



menggambarkan peran luar biasa Kyai dalam membentuk akhlakul
karimah para santri. Studi tersebut menemukan bahwa melalui empat
aspek keteladanan utama, Qudwah al-lbadah (teladan dalam ibadah),
Qudwah Zuhud (gaya hidup sederhana dan ikhlas), Qudwah Tawadhu'
(rendah hati dan tidak sombong), dan Qudwah al-Karimah (akhlak
mulia dalam kehidupan sehari-hari), Kyai memiliki peran penting dalam
pembinaan akhlak santri. Dalam kehidupan pesantren, keempat contoh
ini benar-benar terjadi. Mereka membentuk karakter santri secara
spiritual, sosial, dan emosional.

Di pesantren ini, figur Kyai yang berintegritas, lingkungan
pesantren yang harmonis, dan pola pendidikan yang berkesinambungan
selama 24 jam adalah faktor pendukung utama pembinaan akhlak.
Sementara hambatan utamanya adalah kurangnya keterlibatan orang tua
dan adaptasi santri terhadap kehidupan disiplin pesantren. Secara
keseluruhan, penelitian ini menemukan bahwa metode keteladanan
efektif dalam membentuk akhlak mulia santri karena teladan yang
diberikan Kyai tidak hanya berupa instruksi lisan, tetapi juga perbuatan
nyata yang diikuti dan diinternalisasi oleh para santri. Hasilnya, Pondok
Pesantren Al-Quraniyah berhasil menanamkan nilai-nilai religiusitas,
kesopanan, tanggung jawab, dan keikhlasan dalam siswanya, sehingga
mereka dapat menghasilkan generasi Islam yang kuat dan berkarakter.

Penelitian yang dilakukan oleh Wardah Anggraini,
Syafrimen, dan Syaiful Anwar yang berjudul “Penggunaan Metode

Uswah Hasanah dalam Mengembangkan Nilai Nilai Moral dan Agama



Usia 5-6 Tahun di RA Al-Huda Wargomulyo”!’ di RA Al-Huda
Wargomulyo, Kecamatan Pardasuka, Kabupaten Pringsewu, tentang
penggunaan metode uswah hasanah untuk menanamkan nilai-nilai moral

dan agama pada anakanak berusia 5-6 tahun.

Metode ini menekankan betapa pentingnya peran guru dalam
membentuk perilaku moral dan religius anak. Penelitian ini adalah
penelitian kualitatif deskriptif yang melibatkan observasi, wawancara,
dan dokumentasi dua guru. Hasil penelitian menunjukkan bahwa uswah
hasanah diterapkan dalam dua bentuk: contoh yang disengaja, seperti
hafalan surat pendek, doa harian, dan shalat dhuha, serta perilaku sopan
dan jujur; contoh yang tidak disengaja, seperti mengucap salam,

meminta maaf, dan meniru sikap baik guru dalam kegiatan sehari-hari.

Metode uswah hasanah berperan penting dalam pendidikan
anak usia dini sebagai sarana untuk membangun karakter, moral, dan
spiritual yang kokoh sesuai nilai-nilai Islam karena anakanak belajar
melalui pengamatan dan peniruan terhadap perilaku guru. Ini karena
metode ini terbukti efektif meningkatkan sikap religius, kesopanan,

kejujuran, dan empati anak.

Penelitian yang dilakukan olen Muhammad Mujahid Aslam,

Ahmad Fuzail 1bn saeed, Dan Nayab Gul yang berjudul “ Educational

17 Anggraini, W., Syafril, S., & Anwar, S. “Penggunaan Metode Uswah Hasanah Dalam
Mengembangkan Nilai-Nilai Moral dan Agama”. SALIHA: Jurnal Pendidikan &
Agama Islam, (2020).



Methods of the Prophetic Era and Their Applications”*® penelitian Ini
membahas secara menyeluruh metode pendidikan yang digunakan Nabi
Muhammad SAW dan bagaimana hal itu berkaitan dengan sistem
pendidikan kontemporer, Studi menunjukkan bahwa pendidikan di era
kenabian bersifat menyeluruh dan humanistik, menyeimbangkan aspek
spiritual, intelektual, moral, dan sosial.

Rasulullah SAW membangun kepribadian dan kesadaran
moral umat melalui berbagai metode pendidikan, termasuk keteladanan
(uswah hasanah), nasihat dan pengajaran langsung (mau ‘izhah
hasanah), diskusi dan tanya jawab (hiwar), dan pembiasaan dan
pelatihan praktik (adah dan tatbiq amali). Para peneliti menyatakan
bahwa metode pendidikan profetik ini masih dapat digunakan di dunia
pendidikan saat ini. Mereka terutama berbicara tentang kerusakan moral,
degradasi karakter, dan ketimpangan antara pengetahuan dan akhlak di
institusi pendidikan modern.

Guru yang ideal tidak hanya menyampaikan pengetahuan,
tetapi juga memberikan contoh hidup yang menginspirasi siswa melalui
tindakan, kepribadian, dan ketekunan mereka, seperti yang dicontohkan
Nabi Muhammad SAW. Menurut penelitian ini, masuknya nilai-nilai
pendidikan profetik ke dalam sistem pendidikan modern dapat

menghasilkan generasi yang berilmu, berkarakter, dan berakhlak mulia.

18 M. M. Aslam, “Educational Methods of the Prophetic Era and Their Applications”
(2025).



Penelitian yang dilakukan oleh Naima lafrarchi yang berjudul
“Assessing Islamic Religious Education Curricullum in Flemish Public
Secondary Schools”*® penelitian ini bertujuan untuk menilai kurikulum
pendidikan agama Islam di sekolah menengah negeri di wilayah
Flemish, Belgia, dengan melakukan penilaian terhadap dua edisi
kurikulum, yang dibuat pada tahun 2001 dan 2012.

Penelitian ini menilai sejaun mana kurikulum tersebut
mencerminkan tiga konsep utama pendidikan Islam: tarbiyah
(pembinaan), ta 'leem (pengajaran), dan ta 'deeb (pembentukan adab). Ini
dilakukan dengan menganalisis dokumen tematik.Kurikulum 2001
masih terbatas dan tidak terarah, menurut hasil penelitian. Namun,
kurikulum 2012 ditingkatkan dengan pendekatan konstruktivis yang
menekankan pengembangan moral, spiritual, sosial, dan kognitif siswa.
Toleransi, pemikiran kritis, dan identitas Islam dalam masyarakat
multikultural adalah nilai-nilai yang ditekankan dalam kurikulum baru.
Meskipun demikian, kelemahan tetap ada, seperti ketergantungan pada
sumber luar dan kurangnya keterlibatan ahli lokal. Lafrarchi
menyimpulkan bahwa pembaruan kurikulum IRE harus kontekstual dan
holistik. agar pendidikan Islam di Belgia dapat menghasilkan generasi
muslim yang berkarakter, berpengetahuan, dan berakhlak sesuai dengan

nilai-nilai profetik.

19 N. Lafrarchi, “Assessing islamic religious education curriculum in flemish public
secondary schools”, (2020).



Fathurronman dan M. Yumus Abu Bakar didalam
penelitiannya yang berjudul ““ konsep teologi pendidikan Sayyid Maliki:
Relevansi dan Implementai di Pondok Pesantren di Indonesia”?° mereka
di dalam penelitiannya mempelajari teologi pendidikan Sayyid
Muhammad bin Alawi Al-Maliki Al-Hasani secara menyeluruh dan
bagaimana konsep ini diterapkan di pondok pesantren di Indonesia.
Studi ini menggunakan metode kualitatif melalui penelitian literatur.
Karya-karya Sayyid Muhammad bin Alawi Al-Maliki, terutama
Mafahim Yajibu an Tusahhah, serta literatur pendidikan Islam
kontemporer, dipelajari dalam penelitian ini.

Hasil penelitian menunjukkan bahwa konsep pendidikan
Sayyid Maliki menekankan integrasi antara ilmu agama, tasawuf, dan
praktik kehidupan sehari-hari. Konsep pendidikannya menekankan
pembentukan akhlak, karakter, pengabdian sosial, dan penyucian jiwa
(tazkiyatun nafs). Menurutnya, pendidikan adalah cara untuk
mendekatkan diri kepada Allah, sehingga ilmu, moralitas, dan
spiritualitas harus seimbang.

Penelitian ini menemukan bahwa pemikiran Sayyid
Muhammad bin Alawi Al-Maliki menawarkan pendekatan pendidikan
Islam yang kontekstual, holistik, moderat, dan inklusif. Ini
menjadikannya sangat relevan dalam menghadapi tantangan

modernisasi, globalisasi, dan krisis karakter. Namun, untuk memastikan

20 Fathorrohman, F., & Bakar, M. Y. A. ”Konsep Teologi Pendidikan Sayyid Maliki:
Relevansi dan Implementasi di Pondok Pesantren di Indonesia”. Journal of Education
Research, (2025).



bahwa nilai-nilai tradisional tetap relevan dan tetap dapat diakses,
pesantren harus mengubah kurikulum mereka untuk mengimbangi
tuntutan modernisasi dan keterbatasan akses kekaryanya. Secara
keseluruhan, penelitian ini menunjukkan bahwa pemikiran pendidikan
Sayyid Muhammad bin Alawi Al-Maliki menjadi dasar penting untuk
membangun generasi santri yang berilmu, berakhlak, beridentitas kuat,
dan mampu menjadi agen perubahan sosial yang membawa misi
rahmatan lil'alamin.

Muhammad Tahir dan Salih Yucel mereka meneliti sebuah
penelitian yang berjudul “ Motivational Techniques for Teaching:
Prophetic Model”?! tujuan dari penelitian ini adalah untuk
mengeksplorasi dan menganalisis metode motivasi yang digunakan Nabi
Muhammad SAW dalam mengajar dan mengajar, serta relevansinya
untuk praktik pendidikan kontemporer, Penelitian ini menemukan
bahwa Nabi menggunakan dua belas teknik motivasi utama:
penyambutan yang hangat, apresiasi, membangkitkan rasa ingin tahu,
pujian, pertanyaan, doa dan dukungan spiritual, panggilan dengan nama,
peringatan, penceritaan cerita, pengulangan, penggunaan gambar dan
diagram, serta perbandingan dan analogi.

Teknik ini terbukti berhasil karena menyentuh seluruh
dimensi manusia: hati, pikiran, jiwa, dan fitrah. Akibatnya, mereka dapat
membentuk karakter dan kesadaran moral sahabat. Menurut penelitian

ini, model motivasi profetik bersifat universal, humanistik, dan relevan

2Tahir, M., & Yucel, S. “Motivational Techniques for Teaching: Prophetic Model
International ” Journal of Teaching & Education, (2019).



sepanjang zaman. Selain itu, model ini dapat digunakan oleh guru
kontemporer untuk membuat pembelajaran yang lebih menarik,
interaktif, dan berbasis nilai-nilai spiritual. Para peneliti menemukan
bahwa motivasi pendidikan sangat bergantung pada contoh moral,
ketulusan, dan spiritualitas pendidik, sebagaimana dicontohkan oleh
Nabi Muhammad SAW.

Fakhar-Ul-Zaman, Ghulam Dastgir, dan Nafesa Rani meneliti
dalam suatu penelitiannya yang berjudul “Developing Prophetic
Inspirational Teaching Model (PITM) through the Content Analysis of
the Prophetic Ways of Teaching (PWT)”? yang bertujuan untuk
menghasilkan Model Pendidikan Inspiratif Prophetic yang didasarkan
pada analisis mendalam terhadap Prophetic Ways of Teaching (PWT),
yaitu metode pendidikan yang digunakan Nabi Muhammad SAW.
Untuk memperkuat validitas hasil, Hasil penelitian menunjukkan bahwa
metode pendidikan Nabi termasuk dalam empat kategori besar: metode
inspirasi, metode pemrosesan informasi, metode pembentukan karakter,
dan metode modifikasi perilaku, Kategori-kategori ini mencakup teknik
seperti halagah, diskusi, analogi, cerita, cerita, demonstrasi, peran
modeling, pembiasaan akhlak, penggunaan analogi, dan pendekatan
spiritual seperti niat, ikhlas, dan tafakkur.

Para peneliti menegaskan bahwa metode Nabi tidak hanya

bersifat instruksional tetapi juga membangun karakter, spiritualitas, dan

22Fakhar-Ul-Zaman, Ghulam Dastgir, & Nafesa Rani. Developing Prophetic
Inspirational Teaching Model (PITM) through the Content Analysis of the Prophetic
Ways of Teaching (PWT) (2023).



kedekatan emosional dengan siswa. Oleh karena itu, sangat relevan
untuk mengatasi tantangan pendidikan modern. Penelitian ini
menghasilkan Model Pembelajaran Inspiratif Profetik melalui analisis
dokumen, buku, artikel, dan wawancara. Model ini terdiri dari tiga
tingkat penerapan, yaitu hubungan pribadi antara guru dan murid,
internalisasi nilainilai dan sifat profetik oleh guru, dan pembentukan
lingkungan kelas yang berlandaskan prinsip-prinsip Islam. Penelitian ini
menekankan betapa pentingnya guru kontemporer mengintegrasikan
nilai-nilai profetik dalam pembelajaran mereka agar mereka dapat
mencapai hasil yang sesuai dengan tuntunan Nabi Muhammad SAW
Igbal Irfan Nanda mengkaji di dalam kajiannya yang berjudul
“ Penerapan Metode Uswatun Hasanah pada Pembelajaran Aqidah
Akhlak di SMP Muhammadiyah 12 Binjai”? kajian ini bertujuan untuk
menguraikan cara SMP Muhammadiyah 12 Binjai menggunakan
metode uswatun hasanah (keteladanan) dalam pengajaran Agidah
Akhlak. Penelitian ini menemukan bahwa metode keteladanan menjadi
pendekatan utama guru untuk membentuk perilaku dan karakter siswa.
Ini dilakukan dengan menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif
lapangan yang melibatkan observasi dan wawancara. Melalui berbagai
cara, guru Agidah Akhlak memberikan teladan, seperti menganjurkan
salam dan sapaan yang baik, berpakaian rapi dan bersih, berbicara

sopan, berpartisipasi dalam kegiatan keagamaan sekolah seperti salat

23 |gbal irfan nanda. “Penerapan Metode Uswatun Hasanah pada Pembelajaran Agidah
Akhlak di SMP Muhammadiyah 12 Binjai”. Jurnal Penelitian llmu Pendidikan
Indonesia, (2024).



dhuha dan muhadharah, serta berpartisipasi dalam infag, sedekah, dan
kunjungan rumah siswa sebagai bentuk kepedulian sosial.

Hasil penelitian menunjukkan bahwa keteladanan adalah
pendekatan terbaik untuk mengajar akhlak karena siswa cenderung
meniru sikap dan perilaku guru baik di dalam maupun di luar kelas. Guru
berperan penting dalam menanamkan nilai-nilai Islam, kesederhanaan,
akhlak terpuji, dan disiplin pada siswa mereka dengan menunjukkan
contoh yang konsisten. Penelitian ini menemukan bahwa kepribadian,
keteladanan, dan konsistensi guru dalam menunjukkan perilaku yang
sesuai dengan ajaran Islam sangat penting untuk keberhasilan
pembelajaran Agidah Akhlak.

Penelitian yang dilakukan oleh budiyanto yang berjudul “The
Implementation of the Prophet Muhammad’s Teaching Methods in
Tarbawi Hadiths: A Study of Islamic Educational Values and Their
Relevance to Modern Learning”?* Tujuan dari penelitian yang dilakukan
oleh Budiyanto adalah untuk mempelajari cara pengajaran Nabi
Muhammad SAW vyang tercermin dalam hadis-hadis tarbawi dan
bagaimana hal itu berpengaruh pada pembelajaran kontemporer.
Penelitian ini menemukan empat metode utama pendidikan Nabi:
pertanyaan untuk mendorong pemikiran Kritis, keteladanan untuk
membangun karakter, penceritaan sebagai cara untuk internalisasi nilai

melalui cerita, dan metafisika. Metode pertama adalah bertanya, yang

24 Budiyanto, Implementation of the Prophet Muhammad’s Teaching Methods in
Tarbawi Hadiths: A Study of Islamic Educational Values and Their Relevance to
Modern Learning. Journal Corner of Education, Linguistics, and Literature. (2025).



mendorong pemikiran kritis, metode kedua adalah penceritaan, yang
mendorong internalisasi nilai melalui narasi, dan metode keempat adalah
pertanyaan, yang mendorong pemikiran Kritis.

Studi ini menunjukkan bahwa metode pengajaran Nabi
bersifat humanistik, inklusif, dan menekankan relasi emosional yang
hangat antara guru dan siswa, termasuk pendekatan personal, kasih
sayang, dan empati. Selain itu, temuan ini menunjukkan bahwa metode
Nabi sangat relevan dengan pedagogi modern seperti pembelajaran
berbasis masalah, teknik cerita, pembelajaran berbasis proyek, dan role
modelling dalam pendidikan karakter. Metode profetik harus
dimasukkan ke dalam kurikulum pendidikan Islam, dan teknologi
pendidikan yang didasarkan pada nilai-nilai Islam juga harus
dikembangkan. Selain itu, penelitian lanjutan yang bersifat empiris
diperlukan untuk mengetahui apakah teknik profetik efektif dalam
meningkatkan kualitas pembelajaran dan pengembangan karakter siswa
di era digital.

Penelitian dalam artikel berjudul “Konsep Pendidikan
Karakter Islam: Relevansinya Terhadap Pendidikan Berkelanjutan SDG-
4 (Pemikiran Sayyid Muhammad Bin Alwi Al-Maliki)” karya Ikrimatul
Maslamah dan Zulfatul Mufidah menjelaskan tentang pemikiran Sayyid
Muhammad bin Alwi Al-Maliki mengenai pendidikan karakter Islam
dan hubungannya dengan Tujuan Pembangunan Berkelanjutan (SDG) 4,

yaitu pendidikan berkualitas, bermanfaat, inklusif, dan berkelanjutan.?

% Jkrimatul M., Zulfatul M Pemikiran, Konsep Pendidikan Karakter Islam :
Relevansinya Terhadap Pendidikan, (2025).



Penelitian ini berfokus pada karya-karya Sayyid Muhammad Al-Maliki
seperti Al-Qudwah Al-Hasanah dan Al-Tahliyah wa Al-Targhib fi At-
Tarbiyah wa At-Tahdzib. Tujuannya adalah untuk mengkaji nilai-nilai
pendidikan karakter Islam yang dikemukakan Sayyid Muhammad Al-
Maliki serta melihat relevansinya terhadap upaya membangun sistem
pendidikan modern yang berorientasi pada pembentukan moral, akhlak,
dan tanggung jawab sosial.

Hasil penelitian menunjukkan bahwa pendidikan karakter
Sayyid Muhammad Al-Maliki berpusat pada keteladanan (uswah
hasanah), yang berasal dari akhlak Rasulullah SAW. Guru harus menjadi
teladan dalam ilmu, sikap, dan perilaku mereka agar siswa terdorong
untuk meniru kebaikan dan membentuk kepribadian Islami.

Dalam situasi ini, guru memiliki peran yang sangat penting
sebagai waratsatul anbiya' (pewaris para nabi), dan siswa harus dihargai
dan dibimbing dengan kasih sayang untuk menumbuhkan rasa hormat
dan keinginan untuk belajar. Perencanaan, pengorganisasian,
pelaksanaan, dan pengawasan adalah elemen penting dalam manajemen
pendidikan karakter, menurut kedua buku Sayyid Muhammad Al-Maliki.
Pembentukan karakter yang kuat bergantung pada prinsip-prinsip seperti
kejujuran, kesabaran, kerja keras, tanggung jawab, dan keikhlasan.

Agus Ruswandi, Dedi Junaedi, dan Ari Abdul Kohar
Rahmatullah menulis penelitian "Uswah Hasanah as a Methodology of
Islamic Education” yang memberikan penjelasan mendalam tentang

konsep keladanan, atau uswah hasanah, sebagai metode utama dalam



pendidikan Islam.?® Rasulullah SAW diutus untuk meningkatkan akhlak
manusia, dan keberhasilan dakwah dan pendidikan beliau terletak pada
keteladanan yang beliau tunjukkan dalam tutur kata, perilaku, kesabaran,
dan keistigamahan saat menghadapi ujian.

Hasil penelitian menunjukkan bahwa uswah hasanah
memiliki dasar yang kuat dalam Al-Qur'an, seperti dalam surah Al-Ahzab
ayat 21 dan surah Al-Mumtahanah ayat 4 dan 6, di mana disebutkan
betapa pentingnya mengikuti jejak para nabi, terutama Nabi Muhammad
SAW dan Nabi Ibrahim AS. Uswah hasanah adalah contoh kesabaran,
keikhlasan, keadilan, kesederhanaan, tawadhu, ibadah, dan akhlak mulia.

Studi ini menunjukkan bahwa dalam pendidikan, keteladanan
adalah cara yang paling efektif untuk membentuk moral, spiritual, dan
karakter sosial peserta didik. Karena siswa cenderung meniru perilaku
gurunya, guru dan pendidik harus menjadi contoh nyata dalam
kehidupan sehari-hari mereka. Pendidikan Islam bergantung pada
konsistensi dan integritas moral gurunya. Oleh karena itu, penelitian ini
menemukan bahwa uswah hasanah bukan hanya ide teoretis tetapi juga
strategi yang dapat diterapkan oleh guru, orang tua, masyarakat, dan
seluruh elemen pendidikan untuk menciptakan lingkungan pendidikan
yang berlandaskan nilai-nilai Islam, akhlak yang baik, dan keteladanan

Rasulullah SAW.

26 Ruswandi, D. Junaedi, & A. K. Rahmatullah. “Uswah Hasanah as a Methodology
of Islamic Education ”. TARBAWY: Indonesian Journal of Islamic Education , (2022).



Dalam penelitiannya yang berjudul "Implementasi Metode
Keteladanan dalam Pembelajaran Akidah Akhlak di Madrasah
Tsanawiyah Negeri 2 Sumenep”, Siti Aisyah membahas bagaimana guru
menggunakan metode keteladanan, atau uswah hasanah, dalam
pembelajaran Akidah Akhlak di MTsN 2 Sumenep.?’ Tujuan utama
penelitian ini adalah untuk mengidentifikasi jenis, tahapan, dan hasil
penerapan metode keteladanan untuk membentuk karakter dan perilaku
siswa secara sesuai dengan ajaran Islam.

Hasil penelitian menunjukkan bahwa menanamkan nilai-nilai
moral paling efektif dilakukan melalui keteladanan. Ini karena siswa
lebih mudah meniru perilaku nyata yang ditunjukkan oleh guru daripada
hanya menerima saran atau teori. Berbagai tindakan guru di MTsN 2
Sumenep menunjukkan penerapan metode keteladanan. Tindakan guru
termasuk membiasakan salam, berpakaian rapi, bersikap sopan, menjaga
kebersihan, dan berdisiplin. Mereka juga aktif dalam kegiatan
keagamaan seperti salat berjamaah, membaca Al-Quran, dan
memberikan infak secara teratur. Dengan ikut serta dalam kegiatan sosial
sekolah dan memberikan bimbingan moral kepada siswa yang memiliki
masalah perilaku, guru juga menunjukkan tanggung jawab sosial
mereka,

Hasil penelitian menunjukkan bahwa keberhasilan metode

keteladanan sangat bergantung pada kepribadian dan konsistensi guru.

27 Siti Aisyah, “Implementasi Metode Keteladanan dalam Pembelajaran Akidah Akhlak
di Madrasah Tsanawiyah Negeri 2 Sumenep”. Masagi: Jurnal Pendidikan Karakter
(2024).



Guru yang bermoral, berdisiplin, dan mampu menjadi teladan akan lebih
mudah menumbuhkan rasa hormat dan keinginan siswa untuk meniru

perilaku baik mereka.



